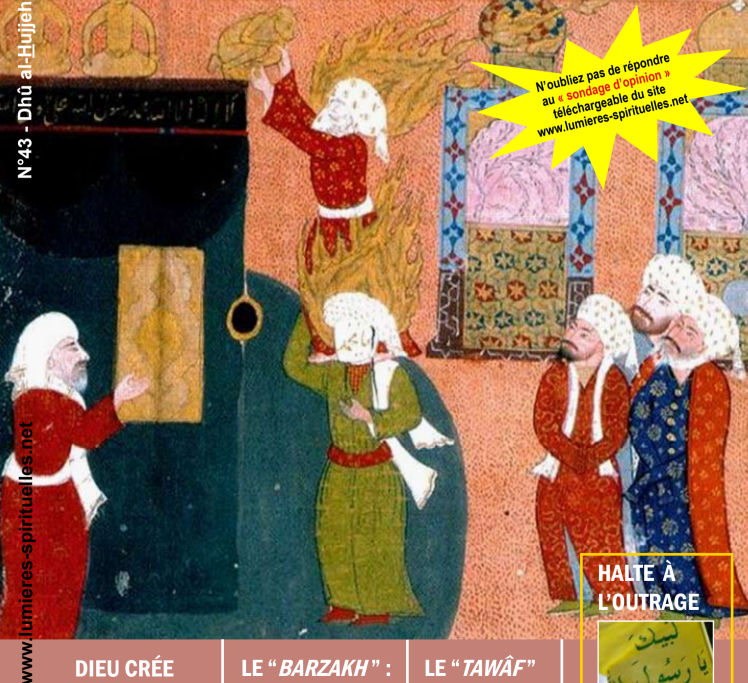
# Jumieres Spirituelles

{Lumière sur Lumière, Dieu guide à Sa Lumière qui (Il) veut.}(35/XXIV)



**DIEU CRÉE SANS BESOIN** de Sa création

LE "BARZAKH": **ÉTAPE VERS LE** perfectionnement

LE "TAWÂF" autour de la "KA'BAH"

à l'Islam!

# **SOMMAIRE** du N°43 Dhû al-<u>H</u>ujjeh 1433 - Oct. Novembre 2012

## 3 - Éditorial

#### 4 - La Prière

Des règles pour retirer les impuretés (4)

#### 5 - L'invocation

« Louange à Dieu!»

#### 6 - Le Coran

Sourate al-Falaq (6)

### 8 - La relation avec l'Imam<sup>(qa)</sup>

Des signes (4): l'assassinat de l'âme pure

#### 9 - Connaître Dieu

Dieu n'a pas besoin de Sa création



# 10 - La Voie de l'Éloquence

Louange à Dieu!

#### 11 - Méditer sur une photo

Conférence de manchots



## 12 - Expces Spirituelles des Infaillibles(p)

Le toit de la maison de Fâtimah<sup>(p)</sup> et 'Alî<sup>(p)</sup>



#### 13 - Notre réelle Demeure

Le monde intermédiaire (3)



## 14 - Méditer sur l'Actualité Halte à l'outrage à l'Islam!

#### 15 - Le Bon Geste

L'aumône fait mourir les fautes

#### 16 - Des états spirituels

Les prodiges de celui qui obéissait à Dieu



## 17 - La Bonne Action

2 raka'ts les 10 premières nuits de ce mois

## 18 - Des exemples : les grands savants Comment éduquer son fils ?

#### 19 - Les Lieux Saints

La *Ka'bah* à La Mecque



#### 20 - Notre Santé

20-« Hubb ad-Dunia » (fin)

21-Ce qui purifie la peau (1)

22-Le poireau

#### 23 - Exp<sup>ces</sup> Spirituelles des autres

Benoit Boulet «prêtre guérisseur» kanak

#### 24 - Le Courrier du lecteur

Petits mots des lecteurs

#### 25 - Le Livre du Mois

« Correspondances » de S. Sharafeddine

#### 26 - Sommaire des sommaires

#### 28 - Le Coin Notes

# Le mois de l'Allégeance à Dieu et au Prophète Mohammed<sup>(s)</sup>!

abayk! Allâhumma! labayk!
Nous voici à Toi ô notre Dieu,
répondant à Ton appel, venant
de toutes les contrées de ce monde,
tous unis, pour déclarer notre foi en
Toi et manifester notre allégeance à
Toi et à Ton Messager, le Prophète
Mohammed(s)!

Nous nous rendons à Ton Rendezvous annuel que Tu as instauré pour nous à la faveur de Ton Messager le Prophète Mohammed<sup>(s)</sup> par Ta Miséricorde, pour manifester notre colère contre l'arrogance occidentale et



nous dédouaner de ce que font et disent les incroyants, les associationnistes et ceux qui se rangent derrière leurs bannières!

Et une Annonce de la part de Dieu et de Son messager aux gens, le jour du pèlerinage le plus grand, que Dieu désavoue les associationnistes, ainsi que Son Messager. Alors, si vous vous repentez, ce sera mieux pour vous, et si vous vous détournez, sachez que vous ne réduirez pas Dieu à l'impuissance. Et annonce un châtiment douloureux à ceux qui ne croient pas.} (3/9 Le Repentir)

Ce n'est pas là une « instrumentalisation » politique mais bien là l'accomplissement de l'un des devoirs fondamentaux de l'Islam mentionné dans le noble coran et d'un acte d'adoration!

Et ce devoir ne se réalise totalement durant ce mois qu'avec l'allégeance au Prince des croyants<sup>(p)</sup> (dans le prolongement de celle à Dieu et au Prophète Mohammed<sup>(s)</sup>), le jour d'al-Ghadir, le 18 de mois, ainsi qu'aux Imams Infaillibles<sup>(p)</sup> de sa descendance.

Et durant ce même mois, a lieu un autre rendez-vous, tout autant d'actualité: celui de relever, avec eux<sup>(p)</sup>, le défi de l'arrogance des associationnistes (à cette époque, une délégation de chrétiens de Najrân se rendant chez le Messager de Dieu<sup>(s)</sup>) en invoquant mutuellement la malédiction de Dieu sur l'autre au cas où il mentirait sur Dieu et Son Messager, le 24 de ce mois, le jour d'al-Mubâhalah.

Voilà la voie indiquée durant ce mois qui nous pousse à maintenir fermement nos positions dans la défense de l'Islam, du Messager<sup>(s)</sup> de Dieu et de Son Livre et dans la dénonciation de ces arrogants et de ces ennemis de l'Islam de notre époque, dans la préservation de notre unité.

« Mon Dieu! Prie sur Mohammed et sur la famille de Mohammed! » « Mon Dieu! Donne à Mohammed le moyen, la dignité, la faveur et le degré grandiose! » (extrait de l'invocation d'al-Mubâhalah, Mafatih al-Jinân p977)

Le mois de Dhû al-Hujjeh est aussi le dernier mois de l'année hégirienne 1433, le mois de la rétrospection et du bilan.. le bon moment pour remplir ce « sondage d'opinion » préparé pour vous en vue de nous aider à améliorer la revue, à la rendre plus apte à répondre aux besoins actuels et plus attractive.

## LA PRIÈRE l'ascension vers Dieu

# B/Des règles de conduite à propos des préliminaires à la prière Quelques règles de conduite intérieures

pour retirer les impuretés (4) - la synthèse de l'intérieur et de l'extérieur

Voici un noble hadith de Dieu Très-Elevé (que Son Importance soit exaltée!) :

« Je suis Dieu! Je suis la Toute-Miséricorde! J'ai créé la matrice (ar-rahem) et J'ai fendu pour elle Un de Mes Noms. Aussi Je Me lie à celui qui se lie à elle et Je Me coupe de celui qui se coupe d'elle. » Il s'agit ici de la coupure de la « nature » qui est elle la « mère des esprits » coupée de sa patrie originale et son « lien » est son éducation et son rapatriement à la patrie de la servitude/assujettissement. Et dans le hadith de l'Imam as-Sâdeq<sup>(p)</sup>:

« Prenez bien soin de votre tante paternelle, le palmier-dattier car il a été créé de l'argile d'Adam. » Ce hadith indique cette Très-Miséricorde que nous avons évoquée précédemment.

- Présumé, vouloir extraire le royaume de l'apparence de la patrie de la soumission/assujettissement et les envoyer à leurs Messagers sont le summum de l'ignorance des stations des gens de la connaissance et fait partie des insinuations du *shaytân* banni.. car il empêche à chaque partie l'accès à Dieu Très-Elevé d'une façon particulière.
- → De même nier les stations et obstruer la voie des connaissances qui sont la prunelle des yeux des Proches-Elus de Dieu, limiter les législations divines à l'apparence qui est, elle, la part de ce monde, le monde de l'âme et la station de son animalité pour les actes d'adoration qui impliquent la purification du secret, la vivification du cœur et l'élévation du for intérieur, sont le summum de l'ignorance et de la négligence.
- → Les deux parties sont loin de la voie du bonheur, de la voie droite de l'être humain et chassées des stations des gens de la connaissance.
- e connaisseur de Dieu, le savant des Stations doit tenir compte de l'ensemble des droits intérieurs et apparents et faire parvenir à tout détenteur d'un droit son droit.

Il doit se purifier lui-même de l'exagération, du manque, des excès dans un sens ou dans un autre.

Il doit faire disparaître de lui-même :

- l'impureté de nier la forme de la législation qui est en vérité une détermination
- •et la souillure de nier la dimension ésotérique de la législation, qui est une restriction

(ces deux excès dans un sens ou dans un autre étant des

insinuations du *shaytân* et des souillures de ce maudit) pour que la voie du parcours vers Dieu lui soit facilitée ainsi que l'accès aux stations morales.

Et faire disparaître les laideurs des illusions corrompues, qui empêchent la proximité vers Dieu et l'ascension des croyants, constitue l'un des niveaux de la disparition de la souillure.

ar, parmi les sens synthétiques de la dernière prophétie et de ses stations, même !, parmi les preuves qu'elle soit la dernière, il y a :

•le fait qu'il a été donné à l'âme, dans l'ensemble de ses stations, l'ensemble de ses droits et de ses parts de l'ensemble des affaires de la législation,

•et celui que, dans la connaissance des affaires de la Seigneurie (que Sa grandeur se manifeste!), Dieu (qu'Il soit Glorifié!) est connu dans l'élévation la plus élevée et dans l'abaissement/la proximité la plus basse/la plus proche par la Station de la Synthèse.

Il (qu'Il soit Glorifié!) dit: {Il est le Premier et le Dernier, l'Apparent et le Profond} (3/57 Le Fer). Et {Dieu est la Lumière des cieux et de la terre..}

De même, Il a fait circuler l'Unicité pratique au niveau du cœur jusqu'au dernier niveau de l'horizon de la nature et du monde des corps et aucune existence n'est privée de la part de connaître Dieu.

En résumé, ces gens soufistes psalmodient la « sagesse de 'Issa » sans s'en rendre compte, et ces gens de l'apparence parlent de la « sagesse de Moussa », alors que ceux qui se réfèrent à Mohammed, s'innocentent des deux tendances par la voie des restrictions (taqyîd).

(d'après Al-Adab al-Ma 'nawiyyah li-g-Salât de l'Imam al-Khomeynî<sup>(qs)</sup>
- Maqâlat 2 - Chap 7 (4))

Le connaisseur de Dieu doit tenir compte de l'ensemble des droits intérieurs et apparents et faire parvenir à tout détenteur d'un droit son droit. Il doit se purifier de la négation de la forme de la législation et de sa dimension ésotérique.





« Par [la grâce du] Nom de Dieu

le Tout-Miséricordieux, le Très-Miséricordieux!

Louange à Dieu

du début de ce monde jusqu'à sa disparition,

de l'Au-delà jusqu'à sa permanence!

Louange à Dieu pour tout Bienfait!

Je demande pardon à Dieu pour tout péché

et je reviens à Lui,

ô Le plus Miséricordieux des miséricordieux!»

(une invocation grandiose tirée de *Bihâr al-Anwâr*, vol.102 p35)

الحَمْدُ سِّهِ مِنْ أَوَّلِ الدُّنيَا إِلَى فِنَائِهَا وَ مِنَ الآَخِرَةِ إِلَى بَقَائِهَا

Al-<u>h</u>amdu-li-llâhi min awwali-d-dunyâ ilâ fanâ'ihâ wa mina-l-âkhirati ilâ baqâ'ihâ.

الْحَمْدُ سِهِ عَلَى كُلِّ نِعْمَةٍ أَسْتَغْفِرُ اللهَ مِنْ كُلِّ ذَنْبٍ وَ أَتُوبُ إِلَيْهِ يَا أَرْحَمِ الرَاحِمِينَ Al-hamdu-li-llâhi 'alâ kulli ni'matinn, astaghfiru-llâha min kulli dhanbinn wa atûbu ilayi, yâ arhama ar-râhimîna



# Sourate al-Falaq (la Fission) CXIII (6)

سورة الفُلق

بِسْم اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ (١)

Bi-smi-llâhi ar-Rahmâni ar-Rahîmi, Qul : a'ûdhu bi-rabbi-l-falaqi,

Par [la grâce du] Nom de Dieu, le Tout-Miséricordieux, le Très-Miséricordieux.

Dis : « Je cherche refuge auprès du Seigneur de la fission (1)

مِنْ شَرّ مَا خَلَقَ (٢) وَمِنْ شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ (٣)

min sharri mâ khalaqa, min sharri ghâsiqinn idhâ waqaba

contre le mal de ce qu'Il a créé, (2) contre le mal de l'obscurité quand elle s'approfondit, (3)

وَمِنْ شَرِّ النَّفَّاثَاتِ فِي الْعُقَدِ (٤)

wa min sharri-n-nafâthâti fî-l-'uqadi

contre le mal de celles qui soufflent dans les nœuds, (4)

رِمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ (٥)

wa min sharri <u>h</u>âsidinn idhâ <u>h</u>asada.

contre le mal de l'envieux quand il envie. » (5)

Vient le dernier verset de la sourate qui parle du troisième mal cité de façon spécifique.

## وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ « wa min sharri hâsidinn idhâ hasada »

« wa min sharri »

Répétition du mot « sharr » pour la quatrième fois introduit par la même particule « min » et la conjonction de coordination « wa » répétée une troisième fois.

« <u>h</u>âsidinn » vient de « <u>h</u>asad » : l'envie avec la demande de la disparition d'un bienfait, d'un bon état, d'une aisance présente en la personne enviée. « <u>h</u>âsidinn » désigne celui qui envie, au masculin singulier : l'envieux de façon absolue, n'importe quel envieux.

« idhâ hasada » : quand il envie.

Ce qui implique une certaine manifestation extérieure de l'envie.

Comment ? Au niveau de la main et de la langue et sans doute aussi au niveau de l'œil.

**Reprenons..** (en nous aidant de l'interprétation de cette sourate de sayyed TabâTabâ'i dans « al-Mîzan », et de celles de sheikh Makârem Shîrâzî dans « al-Amthâl », sayyed Hassan al-Mustafawî dans son « Tahqîq fî kalimât al-Qurân al-karîm » et du commentaire du 5° hadîth du « 40 Hadîthann » de l'Imam Khomeynî<sup>(qs)</sup>.)

La répétition est sans doute pour attirer l'attention sur le mal des « maux » présentés et pour insister sur la nécessité d'y prendre garde et de chercher refuge auprès de Dieu qui est à l'origine de toute chose à partir de la scission ou fission.

L'introduction de chaque mal par une conjonction de coordination est sans doute pour montrer l'accumulation de ces maux dans le monde de la multitude et du manque.

Chaque mal évoqué représente une imperfection, une déficience distincte l'une de l'autre, un obstacle qui se manifeste de façon particulière à l'individu et qu'il doit affronter.

Mais en même temps, ils ont en commun de faire partie de ce qui répand l'obscurité à l'extérieur et à l'intérieur du cœur de l'homme.

Seul, Celui qui fend la Lumière de l'obscurité permet d'offrir un réel refuge et une réelle protection contre ces ténèbres.

#### **DÉFINITION DE L'ENVIEUX**

L'Imam Khomeynî<sup>(qs)</sup>, dans son commentaire du 5° hadith de son fameux livre *40 hadîthann*, donne une définition percutante de l'envie.

L'envie est un état psychique durant lequel son détenteur souhaite la disparition de la perfection et du bienfait qu'il imagine chez les autres, qu'il les possède lui-même ou pas, qu'il les souhaite ou les désire pour lui-même ou pas.

« Qu'il imagine » signifie que ce bienfait peut ne pas être en soi un bienfait véritable. Tant que l'envieux imagine que des choses (qui sont en soi des manques et des déficiences) sont un bienfait et une perfection, ou, étant lui-même au niveau animal, voit une perfection en une qualité qui est en réalité un manque pour l'être humain mais une qualité pour l'animal, il désire leurs disparitions de chez les autres.

Il y a des gens qui pensent que massacrer les autres et verser le sang sont un don grandiose. Aussi, quand ils voient quelqu'un le faire, il l'envie. Il y a des gens qui considèrent que la langue bien affilée et les propos obscènes sont des perfections, alors ils jalousent ceux qui les détiennent.

Le critère pour connaître cet état psychique est le [degré] d'illusion de perfection et d'imagination d'existence du bienfait, et non pas le bienfait luimême.

Ainsi, celui qui voit chez les autres un bienfait, réel ou imaginaire, et désire sa disparition, est un envieux.

Il y a différentes sortes et divers degrés de l'envie selon l'état de l'envieux, de l'envié et de l'envie elle-même. Ceux qui ont été les plus enviés et qui ont le plus subi les effets de la jalousie des autres, ce sont les Prophètes<sup>(p)</sup> et leurs légataires<sup>(p)</sup>.

#### LES CAUSES DE L'ENVIE

Quant aux causes de l'envie, elles reviennent la plupart du temps à une vision d'avilissement dans l'âme [un sentiment d'infériorité]. Il est possible de dire que la jalousie est une sorte de dépression et d'avilissement de l'âme dont le résultat est le désir de voir disparaître le bien et la perfection des autres.

D'autres savants ont évoqué comme causes de l'envie, l'inimitié, la fierté, l'orgueil, la fatuité, la peur, l'amour de la présidence et une mauvaise nature [ou un mauvais fond]. (...)

En tout cas, l'envie est en elle-même une des

maladies du cœur les plus dangereuses et les plus destructrices. Elle donne également naissance à de nombreuses maladies du cœur comme l'orgueil et à la corruption des actes. (Commentaire du 5° H in 40 Hadîthann de l'Imam Khomeynî<sup>(qs)</sup> pp139-141)

Nous reviendrons sur cette grave maladie du cœur dans le cadre de la rubrique « Santé morale ».

Dieu nous demande de nous refugier auprès de Lui contre « le mal de l'envieux quand il envie », à propos duquel le Prophète<sup>(s)</sup> disait : « *L'envie a failli devancer* al-Qader ». En évoquant de façon spécifique cette maladie dans la sourate, Dieu met en évidence son danger et sa gravité non seulement pour les éventuelles victimes mais aussi pour l'envieux lui-même, afin qu'elle ne soit pas négligée. Sans doute aussi parce qu'elle est une des plus répandues..

#### RÉCAPITULATION DE LA SOURATE

La sourate commence par un ordre divin – adressé à l'ensemble des Musulmans par l'intermédiaire du Prophète<sup>(s)</sup> – de chercher refuge auprès de Lui (Dieu), en évoquant un de Ses Attributs, celui du « Seigneur de la fission », contre le mal de ce qu'Il a créé. Puis Dieu évoque trois sortes de maux, de façon spécifique, choisis sans doute pour leur plus grand degré de dangerosité et pour la prédominance de l'insouciance par rapport à ces maux : le mal de ce qui descend et enveloppe d'obscurité (la nuit, l'injustice ou l'incroyance) ; le mal de tous ceux ou celles qui utilisent des moyens occultes pour affaiblir de leurs « nœuds » la volonté, la foi, les croyances des gens ; et enfin le mal des envieux.

Moyen pédagogique pour apprendre à l'homme à faire face à ces pires sources du mal, de l'obscurité et de l'égarement et à se tourner vers la source de la Lumière et de la Guidance.

Ainsi apparait le lien qui lie toute la sourate : nous faisons appel au Seigneur de la fission qui fait apparaître (sortir) la Lumière (lumière de l'Existence, de l'aube, de la croyance, de la guidance, du bien), de l'obscurité (l'obscurité du néant, de la nuit, de l'incroyance, de l'égarement, du mal) à partir d'une fission, d'une scission, pour nous protéger contre les maux de ceux qui agissent en vue de nuire aux autres et d'éteindre la lumière du Salut et de la Guidance.

### AVEC L'IMAM AL-MAHDI (qa)

# Des signes de son apparition

# L'assassinat de l' « âme pure »



Un des signes inéluctables avant l'apparition de l'Imam al-Mahdî $^{(qa)}$  selon l'avis de l'ensemble des savants : l'assassinat d'une « âme pure » à La Mecque.

« Quand l'Ordre [son apparition] s'approchera, il y aura cinq signes : [...] l'assassinat de « l'âme pure » (an-nafs az-zakiyyah) » [...], dit l'Imam as-Sâdeq<sup>(p)</sup> à Abû Basîr qui l'interrogeait sur le moment de la sortie du sustentateur<sup>(qa)</sup>. (Bihâr, vol.52 p119 H48)

Il s'agit d'une personne de la descendance de la famille de Mohammed<sup>(s)</sup>. Elle sera tuée entre le pilier (*ar-rukn*) et la station (*al-maqâm*) [à la *Ka'bah*].

Et il est dit qu'entre l'assassinat de l'« âme pure » et la sortie de l'Imam al-Hujjah<sup>(qa)</sup>, il y a quinze jours.

# DIEU CREATEUR (3)

# Non pas par besoin de Sa création

« Louange à Dieu pour Qui un état ne devance pas un autre (état), de sorte à être Premier avant d'être Dernier. d'être Apparent avant d'être Profond.  $(\ldots)$ Il n'a pas créé ce qu'Il a créé pour renforcer un pouvoir, ni par crainte des vicissitudes du temps ni pour humilier un semblable rebelle un associé opulent, un adversaire lui disputant la gloire. Mais [Il a créé] des créatures sujets de Sa Seigneurie, des serviteurs/adorateurs humbles. Il ne S'établit pas dans les choses au point de dire qu'Il est un « être » ; ni ne S'en éloigne au point de dire qu'Il en est séparé. La création de ce qu'Il a commencé ne Le fait pas ployer, ni la gestion de ce qu'Il a créé. Aucune impuissance ne Lui fait arrêter ce qu'Il a créé, aucune confusion ne L'a pénétré dans ce qu'Il a décrété et mesuré. Au contraire, un Décret parfait, un Savoir certain, un Ordre catégorique. Celui Qui est Espéré avec les châtiments, Celui Qui est Craint avec les bienfaits. » Du Prince des croyants(p) in Nahja al-Balâgha, Khutbah 65 p163-164

# NAHJA al-BALÂGHA (la Voie de l'Éloquence) et nous



# Louange à Dieu!

Toute chose s'humilie devant Lui et toute chose se dresse en/par Lui; Richesse de tout pauvre, Puissance de tout abaissé, Force de tout faible, Refuge de tout affligé; [Dieu] entend la parole de celui qui parle et (II) connait le secret de celui qui se tait; C'est à Lui que revient la charge de pourvoir le vivant et c'est vers Lui qu'a lieu le retournement du mort.

du Prince des croyants<sup>(p)</sup> in *Nahjah al-Balâgha*, Sermon n°108 (ou n°109)

# كُلُّ شَيْءٍ خَاشِعٌ لَهُ، وَكُلُّ شَيْءٍ قَائِمٌ بِهِ:

Kullu shay'inn khâshi'unn lahu, wa kullu shay'inn qâ'imunn bihi Toute chose s'humilie devant Lui et toute chose se dresse en/par Lui

khâshi'unn (خَاشِعُ):participe actif du verbe « khasha'a » = se soumet à, s'abaisse, s'humilie devant

La-hu ( $\mathring{l}i$ ) : « li » qui devient « la » devant le pro-

nom suffixe « hu » = pour Lui, devant Lui (Dieu)  $q\hat{a}$  'imunn bi-hi (قَائِمٌ بِهِ) : participe actif du verbe «  $q\hat{a}ma$  » se dresser en/par et « hi » renvoyant à Dieu

# غِنى كُلِّ فَقِيرٍ، وَعِزُّ كُلِّ ذَليلٍ، وَقُوَّةُ كُلِّ ضَعِيفٍ، وَمَفْزَعُ كُلِّ مَلْهُوفٍ،

Ghinâ kulli faqîrinn, wa 'izzu kulli dhalîlinn, wa quwwatu kulli da'îfinn, wa mafza u kulli malhûfinn Richesse de tout pauvre, Puissance de tout abaissé, Force de tout faible, Refuge de tout affligé;

ghinâ (غِني) : richesse

faqîrinn (فَقِير) : pauvre (qui n'a pas de quoi vivre pendant un an)

'izzu (عِزُّ ) : puissance, pouvoir, gloire

dhalîlinn (ڏليلي) : vient du verbe « dhalla » (mépriser, abaisser, diminuer) = abaissé, humilié

quwwatu (قَوَّةُ ) : force

da 'îfinn (فَعِيفِ) : vient du verbe « da 'afa » (être faible) = faible

mafza 'u (مَفْزَعُ) : nom du lieu du verbe « faza 'a » (être effrayé, avoir peur) = refuge, asile

malhûfinn (مَلْهُوفِ) : participe passif de «lahafa » (être très sombre, être affligé, avoir des regrets) = affligé

# مَنْ تَكَلَّمَ سَمِعَ نُطْقَهُ، وَمَنْ سَكَتَ عَلِمَ سِرَّهُ، وَمَنْ عَاشَ فَعَلَيْهِ رِزْقُهُ، وَمَنْ مَاتَ فَإلَيْهِ مُنْقَلَبُهُ.

Man takallama sami'a nutqahu, wa man sakata 'alima sirrahu, wa man 'âsha fa-'alayhi rizquhu, wa man mâta fa-ilayhi munqalabuhu.

Celui qui parle, [Dieu] entend sa parole ; celui qui se tait, Il connait son secret ; celui qui vit, c'est à Lui de le pourvoir et celui qui meurt, c'est vers Lui qu'a lieu son retournement.

nutaa-hu (نُطْقَهُ) : nom d'action du verbe « nataqa » (parler) = parole, langage et « hu » pronom possessif suffixe renvoyant à « man »

sirra (سِسَّ ) : secret, dissimulation

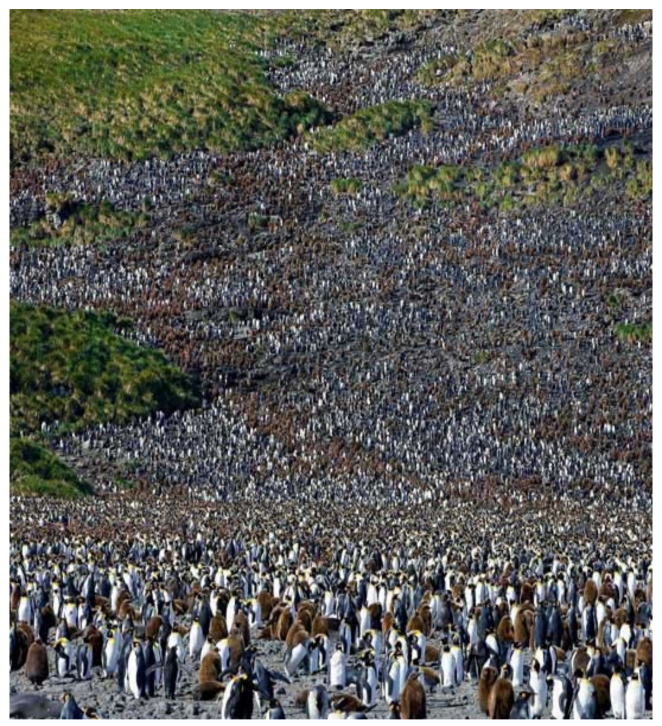
'âsha (عَاشَ): vivre, être vivant, exister, subsister 'alay-hi (عَلَيْه): «'alâ» (à la charge de, au désavantage, entraînant l'obligation, le devoir) et le pronom suffixe « hi » renvoie ici à Dieu

rizqu-hu (رزْقَهُ) : nom du verbe de « razaqa »

(pourvoir) ressource, subsistance, vivres et « hu » pronom suffixe qui renvoie à « man » mâta (مَاتَ) : mourir

ilayhi ( إِلَيْهِ ) : particule indiquant la direction, vers et le pronom suffixe « hi » renvoie à Dieu munqalabu-hu (مُنْقَلُبُهُ ) : de la 7ème forme dérivée du verbe « qalaba » (tourner, retourner) = retournement et le pronom suffixe « hu » renvoie à « man ».

# MÉDITER SUR UNE PHOTO



Conférence de Manchots à Salisbury Plain, au nord de la Géorgie du Sud

{Nulle bête marchant sur terre, nul oiseau volant de ses ailes, qui ne soit comme vous en communauté. Nous n'avons rien omis d'écrire dans le Livre. Puis, c'est vers leur Seigneur qu'ils seront ramenés.} (38/6 les Troupeaux)

# **EXPÉRIENCES SPIRITUELLES** de nos Infaillibles<sup>(p)</sup>



Abdallah fils de 'Ajlân as-Sakûnî raconte avoir entendu l'Imam al-Bâqer<sup>(p)</sup> dire :

« La maison de 'Alî<sup>(p)</sup> et Fâtimah<sup>(p)</sup> faisait partie de la demeure du Messager de Dieu<sup>(s)</sup>. Le toit entre eux était la voûte du Trône ('Arsh) du Seigneur des mondes.

Au fond de leur maison, il y avait une ouverture : le toit avait été « raclé » (découvert) mettant à découvert vers la voûte du Trône ('Arsh), lieu d'ascension de la Révélation.

Les Anges descendaient sur eux avec la Révélation, matin et soir, et à chaque moment, le temps d'un clin d'œil.

Les Anges n'arrêtaient pas de descendre par groupes : un groupe qui descendait et un autre qui montait.

Dieu (qu'Il soit Béni et Exalté) a « raclé » (découvert) pour Ibrahîm ce qui couvrait les cieux pour lui faire voir la voûte du Trône ('Arsh') et Dieu a renforcé sa vue.

Dieu a renforcé la vue de Mohammed, de 'Alî, de Fâtimah, d'al-Hassan et d'al-Hussein (que Dieu prie sur eux) et ils voyaient la voûte du Trône ('Arsh). Ils n'avaient pas de toit pour leurs maisons autre que la voûte du Trône ('Arsh') du Tout-Miséricordieux, lieu de l'ascension, de l'ascension des Anges et de l'Esprit, groupe après groupe, sans interruption pour eux.

Il n'y avait pas de maison de nos Imams<sup>(p)</sup> dans laquelle ne se trouvait pas de lieu d'ascension des Anges selon la Parole de Dieu:

{Durant cette Nuit, les Anges et l'Esprit descendent avec l'autorisation de leur Seigneur de/pour tout ordre }<sup>(4/97</sup> al-Qader)</sup>

Je disais : « { **de/pour tout ordre** } ? »

L'Imam al-Bâqer<sup>(p)</sup> confirma : « { **de/pour tout ordre** } »

« C'est la descente, la révélation (at-Tanzîl) ? » demandai-je.

« Oui » répondit-il<sup>(p)</sup>. »

(rapporté de l'Imam al-Bâqer<br/>(p) par Sheikh Abû Ja'far a<u>t-T</u>ûsî cité in  $\it Bi\underline{h}$ âr al-Anwâr, vol.25 p<br/>97)

# le Barzakh et l'Au-delà NOTRE RÉELLE DEMEURE

Par la [grâce du] Nom de Dieu le Tout-Miséricordieux, le Très-Miséricordieux {Certes, nous sommes à Dieu et c'est vers Lui que nous retournons.}

# Le sens du «monde intermédiaire» al-Barzakh



(le perfectionnement après la mort)

ans un propos rapporté des Infaillibles<sup>(p)</sup>, il est dit: «Les gens sont en train de dormir. Quand ils meurent, ils se réveillent. »(1)

Ce propos met en évidence le fait qu'un niveau de vie s'élève, se sublime et se complète après la mort. La vie de l'homme, durant la vie en ce monde, a un niveau faible, bas comme la vie d'une personne qui dort. Quand il passe au monde intermédiaire, sa vie se complète comme se complète la vie de l'éveil après le sommeil.<sup>(2)</sup>

Mourir c'est « franchir la frontière du physique vers l'immatériel, c'est faire ses adieux à la caravane des réalités physiques. (...) Ce passage au monde immatériel est inévitable. Seulement. dans ce voyage imposé, c'est l'homme qui a choisi [quand il était sur terre], d'en tirer un bénéfice ou d'en subir une perte : de devenir soit un être satanique immatériel malheureux, soit un être humain immatériel bienheureux. »

(1)Bihâr, vol.4, Bâb 5 p43 H18 (2)D'après Shahîd Mutaharî (qs) in « al-<u>H</u>ayât al-Khâlidat aw al-<u>H</u>ayât al-*Ukhrâ* », chap. p5 pp23-24)

Doctrine de la Révolution islamique, L'Imam Khomeyni<sup>(qs)</sup> Ed. Fondation des Oeuvres de l'Imam Khomevni<sup>(qs)</sup>. Trad. Christian Bonaud (p68)

e monde intermédiaire (al-Barzakh) est une étape nécessaire pour atteindre la pure immatérialité intelligible car au sortir du monde physique, l'immatérialité intelligible n'est pas encore accomplie. Il est un passage obligé où les gens de ce monde-là ont une existence intermédiaire entre l'existence immatérielle intelligible et l'existence corporelle physique. (C'est pourquoi le Paradis des bienheureux sera un paradis du monde intermédiaire et l'Enfer des malheureux sera un enfer intermédiaire.) Cette étape des degrés de l'existence est inévitable.

Toutefois, elle est courte pour ceux qui ont acquis en ce monde-ci des connaissances intelligibles et des vertus. Grâce à elles, ils sont mieux disposés à recevoir la parure de l'immatérialité intelligible et arrivent rapidement au monde de l'immatérialité intelligible.

De même, l'Enfer parfaitement immatériel sera plus vite le lot de ceux qui ont acquis des vices, et ils n'ont pas tellement à attendre dans l'Enfer du monde intermédiaire

Pour les autres, le monde intermédiaire est l'étape nécessaire pour mettre fin à l'attachement avec le monde physique: en raison de la prédominance, de l'apparition et de la domination qui qualifient le monde métaphysique, les attentions portées au domaine physique cessent.

La disparition de cet attachement est [simultanément] la sortie de la tombe et la grande Résurrection. Le monde intermédiaire de chacun est donc différent de celui des autres. Le séjour dans le monde de la tombe aussi varie en fonction de l'intensité de l'attachement des individus au domaine physique. »

Doctrine de la Révolution islamique, L'Imam Khomeyni<sup>(qs)</sup> Ed. Fondation des Oeuvres de l'Imam Khomeyni(qs), Trad. Christian Bonaud (pp70-71)



insi dès « le moment de l'agonie et de la vision, l'homme voit ce qui était en lui et dont il n'était pas conscient, bien que ce soit lui-même qui ait placé la semence de cette vision dans le monde de son existence. La vie en ce monde était un écran et un voile dissimulant ses vices : une fois cet écran levé et ce voile déchiré, l'homme voit un exemple de ce qu'il s'est préparé lui-même et qui était en lui-même.

Il ne voit de tourments et de châtiments dans les autres mondes que ceux qu'il s'est lui-même préparés en ce monde (sur terre). Et il ne voit dans l'autre monde que la forme des actes vertueux, du bon comportement et des croyances justes qu'il s'est préparés en ce monde avec en plus la vision d'autres Faveurs dont Dieu Très-Elevé le comblera par Sa Bonté. »

> D'après l'Imam Khomeynî<sup>(qs)</sup> in Al-Arba 'ûna <u>H</u>adîthann, le 28e Hadîth Liqâ'-llâhi (pp513-514)

# MÉDITER (sur) L'ACTUALITÉ

# Halte à l'outrage au Prophète Mohammed(s)

Comment se taire devant un tel film islamophobe « *L'innocence des Musulmans* », réalisé aux Etats-Unis, portant atteinte au Messager<sup>(s)</sup> de Dieu, à sa personne, son honneur et ses épouses, au noble Coran (ce livre céleste) et à l'Islam en tant que religion, présenté comme un cancer ?

Certains disent que si personne n'avait réagi sur Facebook et Twitter, ce film de mauvaise qualité serait passé inapercu. Mais c'est parce qu'une vidéo peut faire le tour de la planète en un rien de temps à l'ère de l'internet, du Facebook et de Twitter, et influencer des millions voire des milliards de personnes, qu'il faut réagir, et bien, afin que de telle chose ne se reproduise pas!

Après la sortie des extraits de ce film (et les violentes réactions qui ont apparu dans certains pays, meurtrières pour certaines), les analyses sont allées bon train, de l'acte d'illuminés pervers auquel ont réagi des fanatiques musulmans à la théorie des complots: provocation sioniste pour faire pression sur les Etats-Unis en pleine période électorale, test américain pour montrer à l'entité sioniste la capacité de mobilisation de l'opinion populaire musulmane en cas d'attaque contre l'Iran, ou encore tentative de mettre en échec la visite du Pape au Liban.. ou tout simplement un nouvel épisode de la « soft war » (la « guerre douce ») (cf. N°39 de la revue) menée par l'Occident contre l'Islam.. Mais qu'importe la raison, la question fondamentale reste, à savoir : pourquoi vouloir blasphémer le Prophète Mohammed<sup>(s)</sup>, le Coran, l'Islam?

Ce film islamo-phobe **n'est pas un acte isolé.** Il vient après toute une série de **provocations** 

(les « Versets sataniques » de Salman Rushdie en 1988, les caricatures satiriques contre le Prophète Mohammed<sup>(s)</sup> en 2005, le film néerlandais antiislamique « *Fitnah* » en 2008, les autodafés du noble Coran par un pasteur américain en 2010, par des soldats américains en Afghanistan en 2011..etc.)

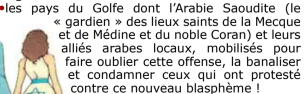
et dans un contexte de **guerre** de l'Occident contre des pays musulmans (Afghanistan, Irak Palestine, Liban, Syrie, Iran..) lancée au début sous le label clairement affiché de « croisade ».

Il est difficile de ne pas voir là une volonté assidue de **détruire les valeurs fondamentales de l'Islam** défendues par plus d'un milliard et demi de Musulmans dans le monde, toutes confessions confondues : le Prophète Mohammed<sup>(s)</sup> (le dernier messager de Dieu) et le noble Coran.

- D'abord rendre progressivement la nation islamique et les Musulmans **insensibles** aux insultes et à l'humiliation de leur Prophète et de leur religion.
- Puis détruire ce ciment qui lie fondamentalement tous les Musulmans entre eux, que l'Occident a déjà cherché à diviser sur le terrain par la création des Etats.
- Détourner l'attention des Musulmans (blessés et en colère par cette offense), des questions importantes et des évolutions du monde de l'Islam et semer la zizanie entre Musulmans et Chrétiens, à un moment où ces derniers sont les laissés pour compte de la nouvelle politique occidentale au Moyen-Orient.
- Rendre l'Islam exécrable aux yeux de l'opinion publique internationale afin d'empêcher tout élan de sympathie envers l'Islam, son Prophète<sup>(s)</sup> et son noble Coran.
- Enfin imposer le point de vue occidental, précisément américanosioniste, sur le monde entier, malgré sa décadence morale et religieuse, en se présentant

comme le pôle modéré «civilisé», offusqué par un tel mauvais film mais refusant de l'interdire, appelant à la retenue et à un « front uni aux violences » et condamnant toute offense à leur principe d'arrogance.. Message clairement affiché sur les métros de New York: « Dans toute guerre entre l'homme civilisé et le sauvage, soutenez l'homme civilisé. Soutenez Israël. Battez le djihad.»

A cette politique, ils n'auront pu rallier que leurs chiens de garde notamment :



•la France qui s'est empressée de publier de nouvelles caricatures insultant le Messager de Dieu<sup>(s)</sup> tout en interdisant toute manifestation de protestation contre ce film islamophobe et ces caricatures, tout cela au nom de la soi-disant « liberté d'expression » !



Et quel type de valeurs cette civilisation peut-elle prétendre défendre quand, au nom d'une « liberté d'expression », elle est prête à offenser plus d'un milliard et demi de Musulmans dans le monde ? Jusqu'où pense-t-elle aller en violant et détruisant toutes les valeurs sur lesquelles elle s'est pourtant dressée ?

## au noble Coran et à l'Islam!

Enfin, que révèle le fait qu'une civilisation arrivée à son apogée de sa perfection ne se reconnaisse pas dans la plus parfaite créature de Dieu, le Prophète Mohammed<sup>(s)</sup>, la source de tous les bienfaits et de toutes les miséricordes?

N'est-ce pas le summum de l' **igno rance** (à l'égale des incroyants de la « *jahiliyyah* » au temps du Prophète<sup>(s)</sup>) et du **mensonge** ?

Même! Le fait qu'elle la méprise, raconte des mensonges sur elle,

l'insulte, l'humilie et la prenne pour cible de ses attaques comme s'il<sup>(s)</sup> était son ennemi ne révèle-t-il pas son **arrogance** et son **inimitié contre elle et sa religion** (l'Islam) à l'instar d'Iblis ?

Certes, cela n'est pas nouveau. Dieu Tout-Puissant avait averti son Prophète<sup>(s)</sup> du sort réservé à ceux-là :{Certes, on s'est moqué de messagers avant toi mais ceux qui se sont raillés d'eux, leur propre raillerie les enveloppa.}



#### Déclaration d'allégeance au Prophète Mohammed<sup>(s)</sup>

« Ô Messager de Dieu, ! Pour toi, je me sacrifierai ainsi que mon sang, mon père, ma mère, ma famille, mes enfants, toute ma fortune et tous mes biens! Notre sang, nos âmes, nos enfants, nos vies n'ont pas de prix devant la dignité et l'honneur du Messager de Dieu<sup>(s)</sup>. Oue Dieu soit Témoin de nos dires! Que le sang de nos martyrs soit témoin, que nos maisons démolies soient témoins. que les blessures de nos blessés soient témoins! Tant que notre sang bouillera dans nos veines. nous ne nous tairons pas et notre voix clamera haut et fort: « Allégeance à toi, ô Messager de Dieu » »!

Alors que l'Islam reconnait non pas uniquement la sainteté de son Prophète mais aussi celle de tous les Prophètes précédents et les respecte tous!

Pour lui, l'évocation du Saint Prophète<sup>(s)</sup> et l'amour pour lui<sup>(s)</sup> animent le cœur de tous les Musulmans et les poussent à la perfection dans la découverte des trésors cachés de son existence, de sa personnalité, de sa vie, de ses comportements et de ses enseignements. Même mort, il<sup>(s)</sup> encourage au perfectionnement de l'individu et de la société et est une source de bienfaits et de miséricordes.

C'est un Don divin que tous les Musulmans du monde sont attachés à défendre, tous unis pour exprimer leur colère jusqu'à obtenir la promulgation d'une résolution internationale qui incrimine les atteintes et outrages La caricature du **Prophète** Mohammec<sup>(s)</sup> avec une bombe dans le turban = **liberté d'expression**. La caricature d'un **rabbin** avec une bombe sur la tête en cas d'agression sioniste contre le Liban = **antisémitisme**. (Propos rapportés par Robert Fisk The Independent 15-9-12)

portés aux religions célestes (ou au moins aux plus grand prophètes, comme Ibrahim<sup>(p)</sup>, Moussa<sup>(p)</sup>, Issa<sup>(p)</sup> et Mohammad<sup>(s)</sup>), contraignante et au-dessus des lois nationales.. (« *à l'instar de la loi qui incrimine* 

toutes les formes d'antisémitisme »), et fermer ainsi la porte à toute offense ou outrage futur contre l'Islam et le prophète Mohammad<sup>(s)</sup>.

Dans un premier temps, cela passe par l'arrêt de la diffusion des extraits du film diffamatoire contre le prophète Mohammad<sup>(s)</sup> sur les sites internet et l'interdiction par les Etats-Unis (puisque c'est dans ce pays qu'il a été fait et diffusé) de sa diffusion en entier.

## LE BON GESTE

# Pour faire disparaître les fautes, faire l'aumône

« L'aumône de jour fait mourir les fautes comme l'eau fait mourir le sel et l'aumône de nuit fait éteindre la colère du Seigneur. »

(de l'Imam as-Sâdeq<sup>(p)</sup> Wasâ'il ash-Shî'at, vol.9 p393)



# Les prodiges de celui qui obéissait ... à Dieu



Nous étions, Abû Ayûb as-Sajestânî et moi, en train de marcher sur la route de Shâm quand nous aperçûmes un Noir qui portait sur ses épaules un fagot de bois. Il se dirigeait vers nous.

Quand il fut proche de nous, nous lui posâmes cette question :

« Qui est ton Seigneur? »

[Il nous fixa du regard] et nous répondit :

« Vous posez une telle question à quelqu'un comme moi? »

Puis il regarda le ciel, invoqua Dieu (qu'Il soit Glorifié et Elevé) et Lui demanda de transformer le bois qu'il portait sur ses épaules en or jaune.

Soudain, nous vîmes que le bois était devenu de l'or.

Il nous regarda puis nous dit : « Vous avez vu ? »

Puis il dit : « Mon Dieu, ramène-le à son état précédent. »

Immédiatement l'or se transforma en bois et le fagot retrouva son état initial. Nous étions stupéfaits par ce que nous avions vu.

Abû Ayûb me dit : « Comme je me sens honteux devant ce serviteur/ adorateur noir! »

Quand nous lui demandions à manger, il nous apportait tout de suite quelque chose. Il suffisait que nous lui fassions un petit signe pour qu'il se présentât avec un bol contenant du miel plus pur que la neige, duquel émanait un parfum meilleur que le musc.

Il nous dit : « Mangez de ce miel ! Je jure par Dieu – il n'y a de Dieu que Lui – que ce miel ne sort pas du ventre de petites mouches ! »

Nous en mangions. Il était d'une douce saveur sucrée. Nous n'avions jamais mangé un aussi bon miel de notre vie.

Le secret de ce serviteur/adorateur de Dieu était de n'avoir jamais désobéi à Dieu (qu'Il soit Glorifié et Exalté!) dès qu'il fut en âge d'être « *mukallif* » (l' âge de devoir suivre la législation divine).

Il était arrivé à un point où s'il voulait quelque chose de Dieu (qu'Il soit Glorifié et Exalté!), Dieu le lui réalisait s'Il le voulait.

{Ô vous les gens ! Nous vous avons créés d'un mâle et d'une femelle, et Nous avons fait de vous des peuples et des tribus, pour que vous fassiez connaissance entre vous. Le plus noble d'entre vous auprès de Dieu est le plus pieux d'entre vous. Dieu est certes très-Savant et très bien Informé.}(13/49)

(de Abd al-Wâhid fils de Zayd, cité in al-Qusas al-'irfâniyyah pp234-235 & 233)



# Une prière de deux raka'ts

# durant les 10 premières nuits du mois de Dhû al-<u>H</u>ujjah

Faire une prière de deux *raka 'ats* entre les deux prières obligatoires du Maghreb et du soir, durant chacune des dix premières nuits du mois de Dhû al-<u>H</u>ujjah, pour participer aux récompenses des pèlerins se rendant au *Hajj*. A chaque *raka 't*, réciter après al-Hamd (I), Le Culte Pur (CXII) 1 fois et le verset 142 de la sourate al-'Arâf (VII)

wa wâ'adnâ Mûsâ thalâthîna laylatann wa atmamnâhâ bi-'ashrinn fa-tamma mîqâtu rabbihi arba 'îna laylatann wa qâla Mûsâ li-akhîhi Hârûna: akhlufnî fî qawmî wa aslih wa lâ tattabi' sabîla-lmufsidîna (142/7 al-'Arâf)



{وَوَاعَدْنَا مُوسَى ثَلاَثِينَ وَأَتْمَمْنَاهَا فِتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً وَقَالَ مُوسَى اخْلُفْنِي فِي قَوْمِ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِ وَأَصْلِحُ وَأَصْلِحُ سَبِيلَ سَبِيلَ الْفُسِدِينَ} الْفُسِدِينَ}

{Et Nous donnâmes à Moussa rendez-vous pendant trente nuits, et Nous les complétâmes par dix, de sorte que le temps fixé par son Seigneur se termina au bout de quarante nuits. Et Moussa dit à Haroun son frère : « Remplace-moi auprès de mon peuple, et agis en bien, et ne suis pas le sentier des corrupteurs »} (142/7 al-'Arâf)

Les 10 premières nuits de ce mois sont les nuits connues, évoquées dans le Noble Coran {..Et par les dix nuits..} (2/89 al-Fajr). Elles sont des nuits pleines de faveurs, au maximum des faveurs. Il est rapporté du Prophète(s): « Il n'y a pas de jours [dans le sens de 24h] durant lesquels les actes sont les plus aimables auprès de Dieu Tout-Puissant que ces dix premiers jours. » Et parmi les actes pour ces 10 jours, cette prière de deux raka'ts.

# Comment éduquer son fils?

« Nous étions la première génération à aller à l'école complémentaire et secondaire dans la ville de Tyr au sud du Liban. Nous étions très fiers, à la limite de l'orgueil. Nous étions encore en 1ère classe complémentaire (l'équivalent de la 6ème) et nous aimions lire des livres pour plus grands que nous et nous pavaner dans les ruelles de la ville avec.

n jour, j'entrai chez mon père, le grand savant Abdal-Hussein Sharafeddine avec un livre de Descartes sous le bras. Il le remarqua, le prit, le regarda avec attention comme pour manifester son intérêt. Puis il le reposa et se mit à m'exposer les théories du doute et de la certitude, de l'athéisme et de la foi.

Il les exposait en toute objectivité et d'une façon simple et abordable pour l'enfant que j'étais. Je compris tout ce qu'il me dit facilement sur la philosophie de Descartes. Puis, il se mit à faire des comparaisons avec ce que disait l'Islam et me donna son avis.

A la fin, il se tourna vers moi et me dit : « Mon fils, mes préoccupations pour certains sujets m'empêchent de lire de tels livres. Alors je compte sur toi pour que tu me mettes en contact avec ces livres de l'occident et ses productions modernes. »

Si je tardais à lui apporter des livres, il me les réclamait.

ela révélait son ouverture, son intérêt pour toute production intellectuelle et son amour de discuter les différentes idées pour les confronter à celles de l'Islam et montrer la supériorité de ce dernier.

Mais ce n'était pas que cela qui motivait cette attitude de mon père. Il voulait aussi veiller à mon éducation. Il voulait me laisser libre de lire ce que je voulais et de former ainsi mon point de vue de moi-même, de façon indépendante jusqu'à en être totalement convaincu.( Il ne voulait pas que je crois comme lui par souci de l'imiter.)

> En même temps, il gardait une corde entre ses mains au cas où je m'égarerais, me perdrais en chemin ou dévierais.

insi, sous le prétexte de vouloir être tenu au courant de ce qui se passait ailleurs, il cherchait à me montrer que l'Islam était ouvert à tout le monde et avait réponse à tout, qu'il ne fallait pas refuser de discuter des idées différentes. En même temps, il veillait à mon éducation.

Il voulait que j'apprenne à réfléchir de moi-même, à discuter, à asseoir mes convictions, à ne pas me contenter de ce que j'avais entendu de mon père (ou à l'école), à confronter les idées des autres,

tout en gardant un moyen de contrôle (indirect) sur moi, sur mon évolution, pour intervenir en cas de déviation ou d'égarement.

Raconté par le fils de sayyed 'Abd-al-Hussein Sharafeddine in Bughat ar-Râghibîna, vol.1 p144

# **Sept** tours autour de la **Ka'bah** (à La Mecque)

« La Maison de Dieu », la Ka'ba, est le point de mire de tous les Musulmans du monde cinq fois par jour pendant leurs prières et le lieu du pèlerinage annuel obligatoire pour tout musulman qui en a les moyens une fois dans sa vie. Après s'être mis en état de sacralisation, les pèlerins se rendent dans la grande mosquée sacrée de La Mecque, pour « visiter » Dieu et tourner sept fois autour de Sa « Maison sacrée », la Ka'ba. A sa vue, plus rien n'existe autour. Les pèlerins sont comme galvanisés par la Ka'ba qui rayonne dans leurs cœurs.

Ils tournent autour d'elle comme un aimant, l'aimant du « Pacte » (al-Mithâq), chaque pas ressuscitant, renouvelant cet engagement originel, fondamental, existentiel sur lequel tout le monde a été créé.

Leurs cœurs étincelants d'amour, brûlant d'envie de Le rencontrer, aspirant à Sa Grandeur bien Supérieure à ce que peuvent faire croire les incroyants, au-dessus de ce qu'ils décrivent, se mettent à s'ouvrir, à s'exalter, prêts à l'envol pour rejoindre les Anges qui tournent autour de la « Beit al-'Atîq », quand une

bousculade un peu plus pressante les ramène sur terre, prisonniers dans leur carapace de chair.

Les cœurs tentent de s'apaiser en même temps que l'esprit s'envole vers d'autres horizons sous la pression de la chair des pèlerins : « L'Imam al-Mahdî<sup>(qa)</sup> serait-il parmi ses pèlerins qui tournent autour de la Ka'ba?» « Combien Fâtimah<sup>(p)</sup> a-telle dû souffrir derrière la porte, avec son fils dans son ventre...»

Les cœurs s'émeuvent au rappel de ces Proches Elus de Dieu, les plus parfaites manifestations de Dieu et se tournent à nouveau vers leur Amour primordial, balbutiant avec les Anges: « Nous venons à Toi, mon Dieu! » Est-ce possible? Dieu va-t-Il les accepter?

Le doute a disparu, non pas par orgueil (de mériter un tel accueil), mais par la certitude de l'infinie Miséricorde de Dieu, de Sa Bonté Eternelle, de Sa Haute Morale. Ce n'est pas dans Ses habitudes de renvoyer le pèlerin venu Lui rendre visite de très loin, L'implorer des invocations qu'Il lui a apprises, s'épancher auprès de Lui, de le renvoyer les mains vides, décu.

Tourner autour de la Ka'ba, à l'écoute de l'Imam al-Hujjah(qa), de son message. Il est sûrement là.. Tourner et voir la fente par laquelle Fâtimah fille d'al-Assad est entrée pour mettre au monde 'Alî(p) à l'intérieur de la Ka'ha et en est sortie.

La multitude des gens, aux nationalités les plus diverses, aux formes, aux couleurs et aux tailles les plus variées, venus des quatre coins du monde pour tourner sept fois autour de la Ka'ba, dans un même sens (contraire à celui des aiguilles), dans un même courant, mus d'une même foi en un Dieu Unique et en Son Messager, le Sceau des Prophètes(s), tous unis.

L'Unité islamique représentée par cette circonvolution autour de la Ka 'ba, où toutes les différences, autant de manifestations de Dieu, se fondent dans un courant unique.

> La marche continue vers l'avant autour de la Ka'bah, malgré le retrait de certains qui ont fini leur « tawaf », ou du retournement d'autres, pris par un moment d'inattention ou de négligence, ou entraînés par les bousculades, puis vite ramenés dans le bon sens, à l'image des secousses qui traversent la nation islamique.

La marche reprend, l'épaule gauche fermement maintenue dans la direction de la Ka'ba, avec les supplications, les implorations.. A nouveau les cœurs s'élèvent, rassurés, satisfaits, se sentent nobles, puissants de la Puissance divine, en même temps qu'humbles, légers...

{Quand vous implorez le secours de votre Seigneur, Il vous a répondu : « Je vais vous aider d'un millier d'Anges déferlant les uns à la suite des autres. » Dieu ne l'a rendu que bonne nouvelle et pour tranquilliser avec cela vos cœurs. Il n'y a de victoire qu'auprès de Dieu, le Tout-Puissant, le Très-Sage. \(\) (9-10/VIII Le Butin)

Des millions de voix supplient Dieu et prient sur Son Prophète(s) auxquelles se joignent celles qui saluent les membres bénis de la famille du Prophète(s), et qui appellent à la venue de celui qui doit établir la paix et la justice sur terre, l'Imam de sa descendance qui va sauver le monde.

Fatima de Suisse

# Les maladies du cœur — Introduction

Autre exemple de maladie issue des maladies « mères »

Voici une autre approche des maladies du « cœur » à partir de la Révélation divine qui nécessite une introduction qui comprendra des rappels théoriques, des **principes** fondamentaux, des **caractéristiques** et des **exemples** de ces maladies du coeur. Voici le complément de cet autre exemple de maladie du coeur, issue des 11 principales maladies « mères », qui peut apparaître dans le coeur de l'individu, quand la relation avec Dieu est mauvaise : « l'amour pour ce monde » (*Hubb ad-Dunia*). (fin)

# **Tamour pour ce monde** (<u>h</u>ubb adduniyâ) (fin)

Quand l'homme se réfère aux propos des Infaillibles<sup>(p)</sup> pour connaître ce qu'est ce monde-ci, il trouve, par exemple, qu'il est décrit comme une mouche, ou même ! une aile de mouche ou encore comme une charogne.. Cela signifie que ce monde n'a aucune valeur, de façon absolue.

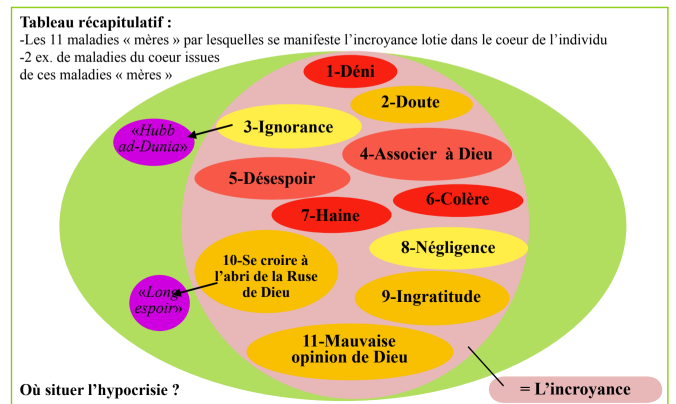
Comment l'homme peut-il connaître ces choses, ou plutôt, quand attribue-t-il ces particularités à ce monde-ci de n'être rien, même! pire que rien?

Quand il connait son Seigneur (qu'Il soit Glorifié et Exalté). Quand la connaissance de Dieu se manifeste dans son cœur, sa raison, son entendement, il connait alors que ce monde ne vaut rien. Si cet amour pour ce monde est toujours présent, cela veut dire que cette connaissance de Dieu n'a pas encore atteint le fond du cœur, qu'elle passe encore par des états mentaux, qu'elle en est encore au stade des concepts.

L'amour pour ce monde est que le coeur s'accroche aux choses de ce monde et à ses affaires qui vont disparaître avec la mort de la personne. Elle revient à la maladie « mère » de l'ignorance (de Dieu).

La personne est ignorante au niveau du cœur mais savante au niveau de son esprit, connaissant certains concepts universels mais ne connaissant pas son Seigneur (qu'Il soit Glorifié et Exalté). Voilà une des indications du **sens de l'ignorance réelle**. Connaître Dieu Tout-Puissant au niveau de l'esprit, de la raison ne suffit pas, ne vaut rien, ne revient pas à connaître Dieu Tout-Puissant. Si ce savoir n'aboutit pas au cœur, n'y est pas présent, cette personne reste ignorante en vérité de Dieu Tout-Puissant. Et l'amour pour ce monde est l'un des plus grands obstacles à la connaissance véritable de Dieu.

D'après la 2ème conférence donnée par Sayyed Abbas Noureddine printemps 2006





# Ce qui purifie la peau (du visage)

- manger de la pastèque
- jeûner les 13, 14 et 15 du mois de Ramadan
- > se raser la tête
- se teindre [les cheveux, les poils] avec du henné



- -« Mangez de la pastèque car elle réunit dix qualités : [dont celle de] purifier la peau. » (le Messager de Dieu<sup>(s)</sup>, Mustadrak al-wasâ'il, vol.16 p411 N°20373-<u>Tub an-Nabî</u> p27 & Bihâr, vol.59 p297)
- -« Jeûne ces trois jours [les 13, 14 et 15 du mois de Ramadan]. Ce sont les jours blancs. Dieu purifie ta peau chacun de ces jours. »

(de l'Imam al-Askarî<sup>(p)</sup> rapportant un dialogue entre Dieu et le Prophète Adam<sup>(p)</sup>, *Mustadrak al-wasâ'il*, vol.7 p515 N°3-8787 & *Bihâr*, vol.26 p330, vol.94 p109)

- -« Dans le fait de se raser la tête, il y a dix qualités : [dont celle de] purifier la peau (..). » (de l'Imam as-Sâdeq<sup>(p)</sup>, *Mustadrak al-Wasâ'il* vol.1 p-400)
- -« Vous devez [teindre les cheveux, les poils] avec du henné car il bonifie la peau. » (le Messager de Dieu<sup>(s)</sup>, *Mustadrak al-wasâ'il*, vol.1 p394 & *Makârem al-Akhlâq*, p82)

### LA BONNE NOURRITURE LICITE

Par [la grâce du] Nom de Dieu le Tout-Miséricordieux, le Très-Miséricordieux

{Ô vous les gens, mangez ce qui est licite et bon de ce qu'il y a sur terre !} (168/II)



« Le poireau est au faîte des légumes, à leur tête. Sa précellence sur les légumes est comme la précellence du pain sur l'ensemble des choses. Il y a une bénédiction. Il est mon légume et le légume des Prophètes avant moi. Et moi je l'aime et j'en mange. C'est comme si je voyais ses plantes au Paradis, les feuilles étincelant d'une belle couleur verte » disait le Messager de Dieu(s)(1)

Tous les Imams<sup>(p)</sup> aimaient en manger cru ou cuit. Ils le coupaient à sa racine, le lavait et le mangeait ainsi.(2) Le Prince des croyants(p) mangeait le poireau avec du gros sel.(3)

« Toute chose a un chef à sa tête et à la tête des légumes se trouve le poireau » disaient les Imams as-Sâdeq<sup>(p)</sup> et ar-Ridâ<sup>(p)</sup>. (4)

Une personne entra chez l'Imam as-Sâdeq<sup>(p)</sup> et le vit en train de manger des poireaux. Il lui demanda pourquoi il<sup>(p)</sup> mangeait des poireaux et non pas de la chicorée. Il<sup>(p)</sup> lui répondit : « S'il y a une goutte [du Paradis] sur la chicorée, il y en 7 (ou 6 ou 2) sur le poireau. »(5) et l'Imam ar-Ridâ(p) dit de son côté : « Le poireau est plongé dans l'eau du Paradis. Rien ne s'y accroche. »<sup>(6)</sup>

Le poireau « a quatre qualités : il bonifie l'haleine, chasse les gaz, empêche les hémorroïdes, protège de la lèpre, pour celui qui en mange régulièrement, » disait l'Imam as- $S\hat{a}deq^{(p)}$  (7)

> Un jeune homme se plaignit de sa rate auprès de l'Imam ar-Ridâ(p). Il(p) lui dit de manger des poireaux pendant trois jours. Il en prit, son sang se renforça (qa'ada) et il guérit.(8)



« Certes celui qui mange de ces deux ne doit pas s'approcher d'une mosquée, je *veux dire l'ail et le poireau.* »<sup>(9)</sup>

« Celui qui mange du poireau avant de dormir, deux anges s'éloignent de lui jusqu'au matin. »<sup>(10)</sup>





Le poireau est un légume avec une longue tige droite, charnue, ferme et d'un blanc brillant et des feuilles plates, engainantes, bien vertes. Sa racine est fraîche et terreuse et son goût est intermédiaire entre celui de l'oignon et celui de l'ail, d'une saveur plus subtile et délicate, douce et sucrée.

Les mois recommandés pour sa consommation : d'octobre à avril.

Le poireau a des composants soufrés (qui lui donnent sa forte odeur), et est riche en minéraux (potassium/sodium, Fer, Manganèse, Cuivre), en vitamines (A, B6, B9, C, E et K), en glucides, en pectine et en fibres, avec un apport calorique très faible.

Le poireau a des propriétés diurétique, antiseptique (notamment contre les infections urinaires) et laxative. Il a des effets régulateurs sur le fonctionnement intestinal et le taux de cholestérol.

(1)Bihâr, vol.63 p204 et Makârem al-Akhlâq p178 – Bihâr, vol.63 p203-204 – (2)al-Kâfî, vol.6 p365 – Wasâ'il ash-Shî'at, vol.25 p215 – (3)al-Kâfî, vol.6 p366 – (4)*Wasâ'il ash-Shî'at*, vol.25 p191 – (5)*al-Kâf*î, vol.6 p366 – *Wasâ'il ash-Shî'at*, vol.25 p191-192 – (6)*Bi<u>h</u>âr*, vol.63 p204 – (7)*al-Kâf*î, vol.6 p365 – *Bi<u>h</u>âr*, vol.69 p196 – (8)*al-Kâf*î, vol.8 p190-191 – *Bi<u>h</u>âr*, vol.59 p169 & *Mustadrak*, vol.16 p419 – (9)*Bi<u>h</u>âr*, vol.63 p205 & *al-Ma<u>h</u>âsen*, vol.69 p365 – (8)*al-Kâf*î, vol.8 p190-191 – (9)*Bi<u>h</u>âr*, vol.69 p205 & *al-Ma<u>h</u>âsen*, vol.69 p365 – (8)*al-Kâf*î, vol.8 p190-191 – (9)*Bi<u>h</u>âr*, vol.69 p205 & *al-Ma<u>h</u>âsen*, vol.69 p366 – (8)*al-Kâf*î, vol.8 p190-191 – (9)*Bi<u>h</u>âr*, vol.69 p205 & *al-Ma<u>h</u>âsen*, vol.69 p366 – (8)*al-Kâf*î, vol.8 p190-191 – (9)*Bi<u>h</u>âr*, vol.69 p205 & *al-Ma<u>h</u>âsen*, vol.69 p366 – (8)*al-Kâf*î, vol.8 p190-191 – (9)*Bi<u>h</u>âr*, vol.69 p205 & *al-Ma<u>h</u>âsen*, vol.69 p366 – (8)*al-Kâf*î, vol.8 p190-191 – (9)*Bi<u>h</u>âr*, vol.69 p205 & *al-Ma<u>h</u>âsen*, vol.69 p366 – (8)*al-Kâf*î, vol.8 p190-191 – (9)*Bi<u>h</u>âr*, vol.69 p205 & *al-Ma<u>h</u>âsen*, vol.69 p366 – (8)*al-Kâf*î, vol.8 p190-191 – (9)*Bi<u>h</u>âr*, vol.69 p205 & *al-Ma<u>h</u>âsen*, vol.69 p366 – (8)*al-Kâf*î, vol.8 p190-191 – (9)*Bi<u>h</u>âr*, vol.69 p205 & *al-Ma<u>h</u>âsen*, vol.69 p366 – (8)*al-Kâf*î, vol.8 p190-191 – (9)*Bi<u>h</u>âr*, vol.69 p205 & *al-Ma<u>h</u>âsen*, vol.69 p366 – (8)*al-Kâf*î, vol.8 p190-191 – (9)*Bi<u>h</u>âr*, vol.69 p205 & *al-Ma<u>h</u>âsen*, vol.69 p366 – (8)*al-Kâf*î, vol.8 p190-191 – (9)*Bi<u>h</u>âr*, vol.69 p205 & *al-Ma<u>h</u>âsen*, vol.69 p366 – (8)*al-Kâf*î, vol.8 p190-191 – (9)*al-Kâf*î, vol. vol.2 p512 – (10)Bihar, vol.63 p205

# Benoît Boulet « prêtre guérisseur » kanak

Benoît Boulet est l'un des derniers « prêtres-guérisseurs » de la tribu Werap des indigènes kanaks<sup>(1)</sup> vivant au cœur de la végétation tropicale exubérante à côté de Hienghêne, au nord est de l'île de la Nouvelle Calédonie, dans l'océan Pacifique.

Là, le culte ancestral célèbre la terre nourricière, berceau de l'échange perpétuel entre le visible et l'invisible, entre les vivants et les morts, par l'intermédiaire du «guérisseur» du clan. Chaque clan kanak a son «guérisseur» qui connait ses secrets, sa force spirituelle.

Benoît Boulet est appelé « guérisseur » parce qu'il guérit, en utilisant ses mains, mais aussi des os, des plantes, un bouquet de feuilles, une pâte à base de noix de coco et des incantations, avec lesquelles il invoque les « ancêtres », entre en communication avec les « esprits » (djinns). « Je parle comme une prière, puis je vois passer devant mes yeux des petites fourmis et des petits lézards qui m'aident à trouver la maladie », dit-il.

L'ensemble des rituels thérapeutiques kanak sont inséparables d'une cosmologie dans laquelle on retrouve les quatre éléments primordiaux : l'eau, le feu, la terre et le souffle. Dans la conception de la personne, il existe des composantes – le sang et le souffle –, menacées par la maladie et le malheur. Le traitement vise à redonner de la vie à ces composantes par le truchement d'éléments pris dans la nature.

Les « ancêtres » sont au cœur de la vie sociale, « gardiens des lois de la communauté, protecteurs de leurs descendants et partenaires de leurs échanges, garantissant l'efficacité des magies qui permettent aux vivants de soigner les maladies. »

Et la **terre** reste la référence ultime, le berceau du perpétuel échange entre les vivants et les morts, le visible et l'invisible, la force vitale qui « nourrit » les ancêtres et les esprits, « chaîne ininterrompue complexe et en perpétuel renouvellement, d'êtres et de choses toutes singulières mais participant d'une même réalité, d'un même mouvement de l'Être. »



Des fêtes sont organisées pour évoquer les « ancêtres », notamment celle appelée des « prémices » ou de « l'igname nouvelle » (un tubercule, principale nourriture des Kanaks) qui a lieu au printemps, au début de sa production.

Les « esprits » se manifestent aussi aux vivants quotidiennement. En effet, selon leurs croyances, chacun vit entouré de « mwakhegny » (de lutins ou djinns) bienveillants ou malveillants dont il doit prendre garde.

Ce culte et ces croyances traditionnelles restent dans la communauté kanak encore majoritairement rurale, et semblent être son dernier rempart face au mouvement de la colonisation et aux répressions organisées par les missionnaires chrétiens au milieu du XIXème siècle.

L'igname offerte à l'autel symbolise tout le pays avec les chefs, les vieux, les ancêtres, les enfants et tout ce qui fait vivre cette contrée. L'igname (avec les cordelettes, les coquillages, la natte et la jupe de fibres) constitue l'essentiel des richesses échangées pour un mariage ou un deuil et elle scelle l'alliance entre les clans. Elle est un symbole de virilité, d'ancienneté, de pouvoir, de fertilité, de vie et de longévité.

Pour cette cérémonie, une igname spéciale est plantée : un plant lavé précédemment avec des plantes médicinales, planté dans un champ qui lui est réservé, accessible uniquement au « prêtre ». Une fois mûre, elle est récoltée et cuite selon un rituel particulier avec la «monnaie d'échange» des Kanaks (faite d'éléments végétaux et animaux, coquillages, poils

de roussettes, os divers, etc.) posée au milieu de plantes et d'autres richesses préalablement déposées par les membres du clan. Entouré uniquement des hommes, jeunes et vieux, le « prêtre » soulève le couvercle de la marmite et invoque, au-dessus de la vapeur, ancêtres et esprits protecteurs du panier, dans un langage symbolique fait de formules destinées à cet usage unique. Il souhaite ainsi vie et santé aux siens. Après les incantations, l'igname est partagée entre les membres importants du clan, puis est donnée aux femmes et aux enfants.

(1)Les Kanaks ~ environ 44% de la population de la Nouvelle Calédonie, archipel sous occupation française depuis 1844, dans l'océan Pacifique.

## LE COURRIER DU LECTEUR

# contact lumieres spirituelles net

Une quatrième année vient de s'achever. Nous remercions tous nos lecteurs et lectrices pour leurs encouragements permanents et leurs contributions. Est-il nécessaire de rappeler que c'est grâce à Dieu et à vous que la revue se réalise ? Voici quelques-unes des réactions qui nous sont parvenues :

« La revue Lumières Spirituelles est très riche en informations. (..) Peut-on imprimer et publier des copies de la revue chaque mois ? » Hur Ali Fazal de Burundi

« Je vous remercie de nous ouvrir les yeux avec vos différents articles. » Ali Dani de France (www.lejournalduforkane.com)

« «Lumières Spirituelles» est une revue d'une grande justesse et ayant une mesure que j'apprécie. » Cyril du Centre Zeinab de Toulouse

« Elle élève, forme, oriente et guide spirituellement. Elle met l'homme sur la voie de Dieu. Elle est bref, une Grande Ecole de théologie. » Orou boro Orou toko de Parakou (Rép. du Bénin)

« une

réussite »

Canada

« Je vous remercie pour tout ce que vous avez fait au cours de l'année sans nous obliger un paiement, de nous aider dans notre parcours spirituel. » Sidy Bamba

> « ... La revue qui éclaire notre conscience, notre raison et notre foi. » Samia Hedrouj

« Merci infiniment à vous

« Vraiment c'est un JEHAD que vous êtes en train de réaliser. Continuez! » Hassim Abdulmomin de Madagascar

« Je tiens dabord à vous féliciter du travail précis et rigoureux que vous effectuez à travers votre site. » Faouzia ZEBDI-GHORAB de France

« Votre travail est remarquable et je sais maintenant [après une échange de lettres] que derrière «Lumières Spirituelles», il n'y a pas seulement des gens qualifiés mais aussi des personnes à l'écoute de leurs frères, faisant preuve d'une grande courtoisie dans l'argumentation et d'une patience inébranlable. »

Cyril du Centre Zeinab de Toulouse France Pour les francophones vous êtes une source inestimable pour l'amélioration de notre foi. » Abou Komeil du Cameroun

d'organiser ce genre de concours,
qui nous poussent à relire chaque magazine
et à rafraichir ainsi notre mémoire et à
augmenter nos modestes connaissances. »
Céline de l'Ile Maurice

Cameroun

Iran

e «Je peux vous dire au nom de tous les frères et les sœurs que votre travail est très apprécié tant par la qualité des articles que par le niveau

de français. Qu'Allah vous récompense de son paradis pour les efforts que vous faites afin de nous ouvrir les horizons illimités de l'école de notre saint Prophète Mohammad et de sa sainte Famille. »

Mohamed Laouedj de France « très apressionni « »

« extraordinaire » Suisse

« formidable

Algérie

(intelligente » France

Madagascar « Salam chers frères! Juste pour vous dire que vos revues m'enchantent et me procurent beaucoup d'énergie spirituel et de plaisir grâce à Dieu; Dieu est témoin! »

Agali Mohamed Mohamed Hadi du Niger - Niamey

Pour nous adresser votre courrier : Email : contact@lumieres-spirituelles.net

*fabuleuse* » Belgique

merveilleuse»

excellent »

Réunion

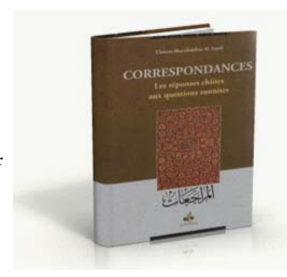
France

# Correspondances

Les réponses chiites aux questions sunnites

Lettres échangées entre Sheikh Salim al-Bishrî, cheikh de la mosquée al-Azhar et Sayyed Abd-al-Hussein Sharaf-ed-Dine al-Âmilî

Trad. Raghida Ousseiran aux Editions alBouraq



et échange de plus d'une centaine de lettres est le fruit de la rencontre en terre d'Egypte de deux savants religieux remarquables pour leur ouverture d'esprit, leur piété, leur sagesse et leur désir d'Unité, au début du siècle dernier. L'un est un Sheikh de la mosquée al-Azhar (Salim al-Bishrî) et l'autre est un Sayyed (un descendant de la famille du Prophète<sup>(s)</sup>) de Jabal 'Amel du Sud-Liban (Abd-al-Hussein Sharafeddine).

La publication de cette correspondance n'a eu lieu que beaucoup plus tard, à l'initiative de Sayyed Sharafeddine, vers la fin de sa vie (qui dura de 1874 à 1957), comme un précieux trésor légué à la communauté musulmane éprouvée par toutes sortes de tourments, de malheurs et de divisions, comme une indication du secret de leur victoire contre les forces incroyantes dans la réalisation de leur unité.

Bien vite, leur discussion allait se centrer sur la question de l'Imamat, du point de vue de sa doctrine, au niveau de ses principes et de ses ramifications et du point de vue pratique, autour de la question de la succession du Prophète<sup>(s)</sup>. Cet échange de

correspondances apparaîtra sous forme de questions et de réponses qui tiennent compte des arguments présentés par les deux parties, avec la volonté de dépasser les habitudes et les traditions, les émotions, le sectarisme, en suivant le chemin unanimement reconnu (la raison et la Tradition juste) par les deux parties en vue d'atteindre la Vérité.

a première lettre date du 29 octobre 1911 (6 Dhû al-Qa'deh 1329) et la dernière du 20 avril 1912 (2 Jumâdî I 1330), soit il y a environ 100 ans. Ce livre garde cependant toute son actualité, grâce à la richesse de son argumentation et de ses documents cités et à l'esprit de tranquillité et de paix qui s'en dégage. Les principaux hadiths et versets évoqués sont ceux d' « ath-Thaqalayn », d' « ad-Dâr », d' « al-Manzila », d' « al-Ghadîr », et le verset de la « Wilâya ».

La traduction en français de cette riche correspondance donne aux Musulmans francophones de bons arguments pour reprendre cette question et la discuter avec leur entourage. Il existe plusieurs traductions, mais la meilleure reste celle de Raghida Ousseiran, reprise et publiée par les Editions alBouraq.



Informez-nous des livres sur l'Islam en langue française qui se trouvent dans votre région, notamment ceux qui ont rapport avec la spiritualité. Envoyez-nous vos comptes rendus de lecture pour en faire partager les autres.

## LA REVUE «LUMIERES SPIRITUELLES»



N°32 Moharram 1433 -Déc.-janv. 2012

3-Éditorial 4-Le 1er degré de la purification par l'eau 5-Ton Décret(1): avec la patience 6-Sourate an-Nâs(7) 8-Renouveler son engagement à lui(qa) 9-La Puissance de Dieu ne se mesure pas (2) 10-Le « Jihâd » 11-Craignez le feu que l'eau ne peut éteindre! 12-Les dernières visions de l'Imam Hussein(p) 13-Le martyre 14-« Des succès » palestiniens 15-Mourir martyr dans son lit 16-Enterrée à Najaf! 17-La prière recommandée de l'aube 18-le molla Sabzewârî et le roi de Perse 19-Mausolée d'AbûFadl al-'Abbas(p) à Karbalâ' 20-Des caractéristiques de ces maladies(2) 21-La santé selon la saison : Décembre 22-Le chou 23-François d'Assise 24-Le Coran et les Chrétiens 25-«La Vérité et l'erreur» de S. Khâmine'î 26 - Le Coin Notes



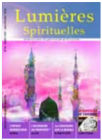


N°33 Safar 1433 -Jany -féy 2012

Janv.-fév. 2012 3-Éditorial 4-Les degrés de la purification par l'eau 5-Ton Décret<sup>(2)</sup>: avec le remerciement 6-Sourate an-Nâs(8) 8-Se préparer aux épreuves 9-Le Savoir de Dieu(1) 10-Ami / ennemi? 11-L'hiver 12-Invocation de l'Imam as-Sâdeg(p) pour les visiteurs de l'Imam Hussein(p) 13-Hurlements du mort 14-Retraite américaine : victoire irakienne 15-Pour un morceau de pain ramassé 16-Le message de Sa'ad 17-Se réunir pour invoquer Dieu 18-Commémoration de « 'Arba 'in » le 15 Sha 'ban.. 19-Notre marche de Najaf à Karbalâ' 20-2 autres exemples de maladies 21-La santé selon la saison · Janvier 22-Le navet 23-Marpa et Milarepa 24-Entretien exclusif de Sh. Youssef Nasserî 26-Réponses au questionnaire 27-« Doctrine de la Révolution islamique »

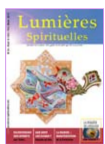
de l'imam Khomeynî(qs)

28-Le Coin Notes



N°34 Rabî' I 1433 -Fév.-mars 2012

3-Éditorial 4-Des movens de purification 5-Demande à Dieu 6-La sourate an-Nâs(9) 8-I 'attachement à l'Imam(qa) 9-Le Savoir de Dieu(2) 10-Se réformer 11-Imploration 12-Les causes de son ascension au ciel 13-La mort est comme une douche 14-L'affrontement de l'Occident contre l'Islam 15-Quand quelqu'un éternue 16-« La Miséricorde infinie de Dieu » 17-Prier sur Mohammed(s) et sa famille(p) 18-Le savant et la course de chameaux 19-Sâmorâ'(2) 20-1er concours annuel de Rabî' I 21-La santé selon la saison : Février 22-La truffe 23-William Miller (1782-1849) 24-Mon manque d'assurance 25-Le Prophète de Grâce de S. Charifi 26-Le Coin Notes



N°35 Rabî' II 1433 -Mars-avril 2012

3-Éditorial 4-Des règles du coeur pour les ablutions 5-Protection contre le shaytân<sup>(1)</sup> 6-La sourate an-Nâs(10) 8-Apprendre des savants qui 9-Le Savoir de Dieu(3) 10-Le monde ici-bas et l'Au-delà 11-Lenteur d'escargot 12-A l'écoute de deux versets sur l'Enfer 13-Les affres de la tombe à cause des dettes 14-La famine en Afrique, une fatalité ? 15-Passer la main là où l'on s'est prosterné.. 16-La mosquée « Comme si j'avais mangé » 17-Prier à la mosquée 18-Le savant al-Ardabilî et la prière 19-La mosquéee de Bibi Heybat à Bakou 20-L'origine des maladies du coeur 21-Sur l'éclat du visage(1) 22-La chicorée ou le pissenlit 23-Un «prêtre vaudou» haïtien 24-Amour pour ce monde et l'Au-delà 25-Anthologie des clefs des Paradis

26-Le Coin Notes



N°36 Jamâdî I 1433 -Avril-mai 2012

3-Éditorial 4-Des secrets des petites ablutions(1) 5-Protection contre le shaytân(2) 6-La sourate an-Nâs(11) 8-La tristesse d'être séparé de lui(qa) 9-Dieu le Très-Entendant, le Très-Voyant 10-Le « récipient » du savoir 11-Des immeubles pour les arbres! 12-Confidences de Dieu au Prophète Daoud(p) 13-Affres à cause de la colère de sa mère 14-Plein phare sur al-Quds .. et interrogations 15-Se couper les ongles 16-La lumière qui éclaira son chemin 17-Visiter la tombe d'un croyant 18-« Je n'ai pas besoin de tout cela » 19-Le sanctuaire de S. Zeinab(p) au Caire 20-Caractéristiques de ces maladies(3) 21-Ce qui fait partir l'éclat du visage(2) 22-Le fenouil 23-Rabbin Simon Bar Yohaï (IIe s. apJC) 24-Dieu est-Il dans toute la matière ? 25-« Concevoir le monde » de Motaharî 26-Le Coin Notes



N°37 Jamâdî II 1433 -Mai-juin 2012

3-Éditorial 4-Des secrets des petites ablutions(2) 5-Invocation de Fâtimah<sup>(p)</sup> 6-Sourate al-Falaq(1) 8-Faire passer l'Imam(qa) avant soi-même 9-La Volonté de Dieu et le Savoir(1) 10-Principe pour éduquer ses enfants 11-Déclaration de pigeons 12-L'ascension au ciel du Prophète(s) 13-Le châtiment des femmes 14-Un « éveil » arabe en Arabie Saoudite? 15-Mettre du « Kuhl » aux yeux 16-«Ne me renvoie pas auprès des miens!» 17-Aimer ses frères crovants 18-L'impossibilité de remercier Dieu! 19-Mosquées à Médine 20-Des onze maladies « mères »(1) 21-Ce qui rend jaune et terne le visage(3) 22-La fève 23-Rulman Merswin et les «Amis de Dieu» 24-La femme et la famille en danger? 26-Comment faire face aux méchancetés ? 27-«Le statut de la femme» d'al-Khomeynî 28-Le Coin Notes

Voici le rappel des sommaires des douze numéros publiés pendant cette année hégirienne 1433. Plus d'une vingtaine de rubriques développant des sujets variés allant du Coran, des Invocations à la nourriture en passant par la Voie de l'Eloquence (*Nahja al-Balâgha*) et les propos rapportés des Infaillibles<sup>(p)</sup>, abordées selon des niveaux différents pour répondre aux besoins très variés de ceux, francophones, qui sont assoiffés des Vérités éternelles et des Lumières « *Malakûtiyyah* ». {**Lumière sur Lumière, Dieu guide à Sa Lumière qui (II)** veut.}(35/24) Dieu dirige toute personne prête à entendre Son Appel, à la recherche de ce que l'Islam apporte à l'humanité en dépit des incroyants. Cette revue, nous vous le rappelons, est rédigée par la maison d'Editions B.A.A., connue pour ses traductions de livres du précieux patrimoine islamique en langue française.



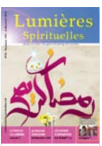
N°38 Rajab 1433 Juin 2012

3-Éditorial 4-Des grandes ablutions et ses règles 5-Glorification de Rajab 6-Sourate al-Falaq(2) 8-Qui suivre après la mort du dernier ambassadeur 9-La Volonté de Dieu(2) 10-2e concours de Rajab 1433 11-La « particule de Dieu » 12-L'Imam al-Hâdî(p) et son armée d'Anges 13-Il n'avait pas fait le Haii obligatoire! 14-Victoire des grévistes de la faim palestiniens 15-Consoler un orphelin en pleurs 16-A son réveil, il récita le Coran 17-Une prière faite avec réflexion 18-La source dans le désert! 19-Le sanctuaire de 'Alî<sup>(p)</sup> à Najaf<sup>(2)</sup> 20-Des onze maladies « mères »(2) 21-En cas de pâleur du visage(4) 22-Le concombre 23-Bodhidharma Ve s. 24-A propos des « Hirz» (« amulettes ») 25-Nahj al-Balâgha (trad. de A. Obeid) 26-Le Coin Notes



N°39 Sha'ban 1433 -Juillet 2012

3-Éditorial 4-Du secret des grandes ablutions 5-Prière pour Ahle al-Beit(p) 6-Sourate al-Falaq(3) 8-Concours de Sha'ban 2 - 1433 9-La Volonté de Dieu(3) 10-Le monde ici-bas ou l'Au-delà? 11-L'humilité devant la Face de Dieu 12-La prière de l'Imam al-Mahdî(qa) 13-Le regret de ne pas avoir été sincère 14-La «softwar»: vers la guerre mondiale ?(1) 15-Une gentille parole 16-Un «panorama» pour «Arba 'in» 17-Réconcilier deux personnes 18-L'histoire de Sheikh Hassan 19-La mosquée de Sahla en Irak 20-Des onze maladies « mères »(3) 21-Ce qui augmente l'humidité du visage<sup>(5)</sup> 22-Le basilic 23-Khön Köntchok Gyalpo 24-«Construire» l'Islam en France 25-La Révolution du Mahdi(qa) de Motahari 26 - Le Coin Notes



N°40 Ramadan 1433 Août 2012

3-Éditorial 4-Des règles pour retirer les impuretés(1) 5-Demande des actes d'adoration 6-Concours du mois de Ramadan 2 - 1433 8-Les signes(1) - Avertissement 9-La Volonté de Dieu et Sa création(4) 10-Effets du Coran 11-Derrière ce mur.. 12-Le « Royaume » de l'Imam 'Alî(p) 13-La vie dans la tombe(1) 14-Un pas vers la démocratie en Egypte? 15-Nourrir un Musul-16-Pain ou lumière? 17-La douche rituelle la nuit d'al-Qader 18-« Nous n'avons plus de logement » 19-La mosquée d'al-Kûfa(2) 20-Des onze maladies « mères »(4) 21-Ce qui assèche le visage(6 22-La poire 23-Shankara (788-820) maître hindou 24-L'authenticité du noble Coran 25-«Lecture thématique du Coran» de S. Bagr Sadr 26-Le Coin Notes



N°41 Shawwâl 1433 Septembre 2012

3-Éditorial 4-Des règles pour retirer les impuretés (2) 5-Invitation à connaître Dieu 6-Sourate al-Falaq(4) 8-Des signes(2) -le cri 9-Dieu le Créateur<sup>(1)</sup> 10-Dieu le plus Proche dans Son Elévation 11-Pluie de glycines 12-L'Imam as-Sâdeg(p) et l'Hindou 13-La vie dans le « Barzakh »(2) 14-La Syrie: une guerre entre deux fronts 15-Porter une bague d'agate ('Agîg) 16-Abû Jawâd sur les hauteurs de Sâfî 17-Evoquer beaucoup Dieu 18-Sa vigilance pour les Biens Publics des Musulmans 19-Mausolée de 'Abdal-'Azhîm à Téhéran 20-«Tûl al-Amal» des maladies «mères» 21-Le visage beau et radieux<sup>(7)</sup> 22-Le jujube ('Anâb) 23-Thérèse d'Avila 24-La nostalgie à la fin de Ramadan 25-«Epître sur les droits en Islam» d'as-Sajjâd(p)

26-Le Coin Notes



N°42 Dhû-l-Qa'deh 1433 Octobre 2012

3-Éditorial 4-Des règles pour retirer les impuretés (3) 5-Une protection contre la Colère de Dieu! 6-Sourate al-Falaq<sup>(5)</sup> 8-Des signes(3): la sortie du Sufyânî 9-Dieu Créateur (2) 10-L'importance du savoir 11-Un des beaux Signes de Dieu dans la nature 12-Nabi Ibrahîm(p) et la mort 13-Offrir des cadeaux aux morts! 14-Non au massacre en Birmanie! 15-Visiter son frère musulman! 16-Voyage spirituel à Mashhed 17 - Consulter Dieu 18-Les certitudes de Shahîd Motaharî 19 -« Un rêve devenu réalité » 20-« Hubb ad-Dunia » des maladies « mères » 21-Ce qui blanchit (et noircit) le visage(8) 22-La grenade 23-Zhâng Jué (140-184) (taoïste « Taiping ») 24-A propos de la piété (tagwâ) 25-« Aimer : la voie coranique » de Omar Mazri 26-Le Coin Notes



N°43 Dhû-l-<u>H</u>ujjeh 1433 Novembre 2012

3-Éditorial 4-Des règles pour retirer les impuretés(4) 5-« Louange à Dieu! » 6-Sourate al-Falaq<sup>(6)</sup> 8-Des signes(4): l'assassinat de l'âme pure 9-Dieu n'a pas besoin de Sa création 10-Louange à Dieu! 11-Conférence de manchots 12-Le toit de la maison de Fâtimah(p) et 'Alî(p) 13-Le monde intermédiaire(3) 14-Halte à l'outrage à l'Islam! 15-L'aumône fait mourir les fautes 16-Les prodiges de l'obéissant à Dieu 17-2 raka 'ts les10 premières nuits 18-Comment éduquer son fils? 19-La Ka'bah à La Mecque 20-«Ĥubb ad-Dunia» (fin) 21-Ce qui purifie la peau(1) 22-Le poireau 23-Benoit Boulet «prêtre guérisseur» kanak 24-Mots de lecteurs 25-«Correspondances» de S. Sharafeddine 26 - Sommaire des sommaires 28 - Le Coin Notes

Il est inévitable que la lecture d'une telle revue, mois après mois, laisse de bonnes traces sur les âmes à qui Dieu fait Miséricorde. Permet-elle un meilleur rapprochement de Dieu? Contribue-t-elle à rompre l'isolement? Favorise-t-elle une plus grande conscience de la réalité de l'âme et de la nécessité de l'éduquer, ainsi que des ruses du *shaytân* et de la nécessité d'y prendre garde? Des passages ou des articles n'ont pas été compris? Nous vous demandons de remplir le **sondage d'opinion** ci-joint et de nous le renvoyer afin de nous permettre de développer davantage la revue et de l'adapter aux besoins des lecteurs et lectrices francophones qui évoluent au fur et à mesure des années et de la découverte de la réalité et des Vérités de l'Islam. Une invocation spéciale et 100 prières sur le Prophète Mohammed<sup>(s)</sup> et sa famille<sup>(p)</sup> seront faites pour ceux qui y répondront.



Retrouvez les anciens numéros de la revue Lumières Spirituelles ainsi que la liste des livres proposés en langue française sur le site http://www.lumieres-spirituelles.net

# Lumières pirituelles

Le mensuel de la vie spirituelle www.lumières-spirituelles.net

Sous l'égide du directeur des Editions Bait-Alkâtib (BAA) : S. A. Noureddine Rédactrice en chef : Leila Sourani Assistant : Sh. Hussein 'Alî Avec la collaboration d'entre autres : Rola Haraké, Marie Thérèse Hamdan Composition: Sophie Nour Site internet : Zaheda Taky – agona@ asmicro.biz





La vie de l'Imam al-Bâqer<sup>(p)</sup> tombé martyr en ce mois de Dhû al-Hujjah



Découvrez les livres des Editions B.A.A. en langue française





## Nouveautés

N'oubliez pas de répondre

au sondage d'opinion téléchargeable du site.

et de nous l'envoyer!



Visitez le nouveau site : L'encyclopédie islamique Tahoor : www.tahoor:fr



Superbe! Visitez le maqam de l'Imam ar-Rida<sup>(p)</sup> en 3D : http://www.aqrazavi.org/UserFiles/ File/Multi%20Media/Virtual%20pilgrimage/Enghlab\_Hayat2.html



www.dauci.com

Le site qui vend livres, dvds.. islamiques et les livre dans le monde entier



Pour prendre contact avec la revue : contact@lumieres-spirituelles.net

Pour recevoir la revue dans la boîte email, s'inscrire au site de la revue : www.lumieres-spirituelles.net